
OTOÑO-INVIERNO 2025 | NÚMERO 3 | VALÈNCIA

escritos anticarcelarios



Introducción

2  |  FOC A LES PRESONS

El boletín que tienes en tus manos nace de un colectivo anticarcelario, transfeminista y anarquista en Valencia. Este proyecto surge a raíz de poner en 
común la necesidad de visibilizar y denunciar la realidad de las personas que se encuentran presas, ya sea a nivel estatal en general o en València en particular. 
Nosotres luchamos por y deseamos la abolición de todas las cárceles y formas de encierro. Sabemos que las cárceles son un sistema de 
castigo y violencia que no tiene como objetivo la reinserción de las personas que lo sufren, sino el mantener la actual estructura social 
capitalista, racista y clasista. Estamos del lado de lo que el Estado aparta y castiga, de la disidencia, la pobreza, la subversión, la rebeldía. 
Del lado de lo que no encaja, porque no puede o porque no quiere, en el camino de la obediencia y el trabajo duro por unas migajas. 
Sabemos que las cárceles están llenas de personas que trataban de buscarse la vida, que la mayor parte de los delitos que llevan a prisión están relacionados 
con el hurto y el tráfico de drogas, que tienen que ver con condiciones de vida miserables que llevan a la adicción. También sabemos que la reinserción 
es una mentira, que muchas personas se quedan atrapadas en un bucle que encadena entradas a prisión, y que las que salen suelen tener muchísimas 
dificultades para reestructurar su vida.

Si hablamos del trato que se recibe dentro, conocemos las palizas y los abusos de los carceleros y su impunidad, la falta de atención médica 
generalizada, el uso indiscriminado del aislamiento, los asesinatos disfrazados de suicidios. Sabemos que las cárceles son un negocio, que el aumento 
de personas encarceladas no responde a una realidad social de peligro y aumento de delincuencia, sino al interés de castigar la precariedad y pintarla de 
miedo, para lucrarse de ella a través de salarios absurdos y discurso político. Por mucho que las cárceles se construyan cada vez más lejos de las ciudades, 
seguiremos enterándonos y denunciando estos abusos de poder, hasta que caigan los muros.

El tema de este boletín es el antipunitivismo. Tendemos a pensar que lo anticarcelario sólo es relevante al tratar sobre cárceles. Por eso, queríamos traer 
cómo la cárcel funciona por toda una lógica que la legitima y que le permite existir, empezando por cómo abordamos nuestros conflictos y problemas, 
pasando por cómo construimos feminismo, por cómo hablamos de nuestra sexualidad, de salud mental, de vivienda, de adicciones y un largo etcétera. 
Con esto, queremos dejar de pensar que esta realidad sólo les afecta a las personas presas, sino entender que la cárcel se conecta con otras muchísimas 
cosas que nos incumben a todes y que, sobre todo, la manera en la que nos involucramos honestamente en todas estas cuestiones anteriores, no tiene 
ni muchísimo menos sólo que ver con cuestiones individuales e interpersonales.

Estamos sobreexpuestes a la miseria, y esto facilita inmunizarnos frente a ella. Así que, antes de empezar la lectura, os invitamos a leer este boletín 
desde un lugar de comprensión y preocupación por la brutalidad y atrocidad que ocurre tras los muros cotidianamente.



ESCRITOS ANTICARCELARIOS  |  3

Mazón, ¿a prisión?
Cuando gritamos en las 

manifestaciones, cuando pedimos 
Mazón a prisión,

¿qué estamos legitimando?
Al personificar la catástrofe, 

estamos entrando en el juego político 
institucional, que busca encontrar 
a un solo culpable para aplicarle 
la dinámica del castigo y depurar 
responsabilidades, de manera que 
todo continúe con los mínimos 
cambios posibles. El Partido Popular 
de Carlos Mazón y Salomé Pradas y el 
gobierno central del PSOE llevan este 
año culpándose mutuamente de la 
gestión. Ambos partidos demoraron 
la decisión de enviar ayuda militar en 
los días siguientes a las inundaciones, 
para facilitar los rescates y la búsqueda 
de los desaparecidos. Y mientras 
Margarita Robles culpaba al gobierno 
autonómico de no haberlo pedido a 
tiempo, la Generalitat le reprochaba 
que el gobierno central no lo hubiera 
ofrecido antes.

Ahora que ha pasado un año, 
leemos que multinacionales como 
Ford o la constructora de Florentino 
Pérez han sido beneficiadas con 
ayudas de 150.000 euros, mientras 
que las vecinas de barrios obreros 
como el Parque Alcosa en Alfafar o 
el Raval de Algemesí siguen viviendo 
en casas con graves problemas 
estructurales, y donde el abandono 
institucional ha supuesto que servicios 
públicos como escuelas o parques no 
hayan sido reconstruidos. En otros 
pueblos encontramos plazas con 
placas que agradecen a fundaciones 
como Hortensia Herrero y leemos 
en los medios sobre las generosas 
donaciones de Juan Roig o Amancio 
Ortega. La burguesía ha encontrado 
en estas donaciones filantrópicas la 
manera de enriquecerse aún más (la 
donación de 100 millones de euros 
del propietario de Inditex le reporta 
como mínimo una desgravación de 40 
millones en impuestos) y de limpiar 
su imagen (nosotras no olvidamos 
a las víctimas y afectadas de tantas 
empresas que fueron obligadas 
a trabajar aquel día, entre ellas el 
transportista de Mercadona al que 
tuvieron que rescatar los bomberos).

Por todo ello, no gritaremos 
el presidente a Picassent, porque 
no creemos que haya un solo 
responsable, ni de la muerte de 229 
personas, ni del abandono de tantas 
otras con el paso del tiempo. Está 
claro que Carlos Mazón no ha estado 
a la altura, pero no entraremos en el 
juego político de buscar culpables a 
los que castigar, porque es el propio 

sistema el que ha fallado a la gente y 
es a este al que nos enfrentamos.

La lógica del castigo no nos 
beneficia para nada más que para 
desviar toda la potencialidad que 
perdemos. Imaginándonos a Mazón 
detrás de una celda, damos por 
“conseguidos” nuestros objetivos de 
justicia.

Desengranando estos objetivos, 
querríamos verle sufriendo 
cumpliendo condena, cayendo en 
el error de pensar que la cárcel de 
Mazón es la misma que la nuestra. 
Nuestra cárcel es una cárcel con 
más de 200 muertes al año, con 
sarna, chinches, palizas, torturas, 
falta de medicación y sobredosis 
administradas por el servicio médico 
carcelario. La cárcel de Mazón sería 
del mínimo tiempo posible, en el 
módulo con mejores condiciones y 
de la mejor manera posible, porque 
quienes crean la prisión nunca se van a 
poner la zancadilla entre ellos. Porque 
el fin de la prisión no es que Mazón 
escarmiente, ni que un porcentaje 
ínfimo de políticos corruptos acabe 
cumpliendo condenas de pocos años.

Ni siquiera, cabe aclarar, el fin de la 
prisión es reinsertar a nadie. La cárcel, 
principalmente, construye discurso, 
nos hace pensar que estamos seguros 
porque ha encarcelado a delincuentes. 
La mayoría de la población 
penitenciaria está presa por delitos 
contra la salud pública y el patrimonio. 
Esto quiere decir, tráfico de drogas y 
delitos contra la propiedad. La cárcel 
no está llena de peligro, está llena de 
precariedad. Hasta publicaciones en el 
propio BOE afirman que el aumento 
de población penitenciaria no va de 
la mano de una mayor delincuencia. 
Este argumento, tantas veces 
esgrimido por el gobierno de turno 
o los medios de comunicación para 
justificar la sobrepoblación carcelaria 
y llevar a cabo reformas penales 
más limitativas de los derechos 
fundamentales, para reprimir más 
a los potenciales delincuentes, se 
desvanece en su propio ser. Algunas 
de las causas reales, son que la 
creación de nuevas macrocárceles 
generan la necesidad de llenarlas, 
que los partidos políticos aplican las 
medidas privativas de libertad porque 
la represión vende y está bien vista 
por el resto de la sociedad y que todas 
las reformas penales que se llevan 
a cabo son para introducir nuevas 
conductas delictivas o para aumentar 
la duración de la pena.

Mandar a Mazón a prisión legitima 
la estructura penitenciaria, cuya base 

es, en gran parte, colonialista, el 
imperialista y racista. Esta institución 
sirve principalmente para criminalizar 
a sujetos racializados y migrantes, 
puesto que éstos son más perseguidos, 
sufren muchos más abusos policiales 
y la entrada en prisión les supone 
una gran estigmatización y una 
imposibilidad de conseguir arraigo y 
condiciones de vida dignas. Dado el 
auge de la ultra-derecha que estamos 
presenciando en muchos países del 
mundo los últimos años, conviene ser 
cautas con nuestros discursos.

Con todo, queda bastante claro 
que pedir más represión nunca 
nos va salir bien. Como siempre, le 
estaremos siguiendo el juego a los 
que se benefician de él.

Frente a esto, una catástrofe que 
ha devastado 112 municipios y un 
fallo institucional sin precedentes, 
nos toca repensar en propuestas de 
organización y reparación alternativas. 
Si en los organismos competentes, 
no sólo no hemos encontrado la 
respuesta, sino que en ellos reside 
la responsabilidad de más de medio 
millón de personas afectadas; es a 
ti y a mí a quien nos toca recuperar 
esa agencia que un día delegamos. 
Creer en sociedades más conscientes 
y autoorganizadas empieza por mirar 
nuestra historia y aprender. ¿Quiénes 
se dispusieron espontáneamente para 
colaborar con las pueblos afectados? 
Tal y como nos organizamos en la 
urgencia, podemos fortalecernos en 
el cotidiano.

Para afrontar las problemáticas de 

la crisis climática y de la vivienda, 
dos directamente relacionadas con 
la catástrofe, existen multitud de 
cambios y actitudes que podemos 
adoptar personal y colectivamente. 
Lo primero se sembró y, tal y como 
aquí se defiende, es importante 
que germine: desconfiar de 
las instituciones. ¿A quién ha 
beneficiado el juego político al inicio 
mencionado? Si esta desconfianza no 
viene acompañada de la recuperación 
y constitución de nuestra agencia 
personal; se diluye y torna en la 
inercia socialdemócrata que de sobra 
conocemos. Cuando hablamos de 
procesos de reparación y prevención 
reales, nos referimos a tejer redes en 
nuestros barrios, a conocer a nuestras 
vecinas, a organizarnos con ellas, a 
defender una vivienda para todo el 
mundo, digna y libre de los circuitos 
de la especulación.

Merecemos vidas amables, tanto 
como merecemos ser agentes. 
No podemos conformarnos con 
respuestas superfluas que beneficien 
a quienes un día conferimos la 
función de resolver conflictos. 
Tenemos mucho potencial y lo hemos 
demostrado, nuestras aspiraciones van 
mucho más allá que mandar a Mazón 
a prisión. Nuestras aspiraciones pasan 
por un mundo en que nos apoyamos 
y somos co-responsables, y ni las 
instituciones, ni la prisión hacen falta. 

Disponible online en 
blogtraba.noblogs.org



y más íntimas, evidenciando el 
modo en que estas lógicas atraviesan 
tanto las instituciones como los 
gestos cotidianos. ¿De qué forma? 
Precisamente porque, aun sin 
proponérnoslo, reproducimos y 
reforzamos la cultura del castigo 
en lo interpersonal: en nuestras 
maneras de nombrar, sancionar, 
excluir o reaccionar ante el 
error o la diferencia. Es por ello 
que  las estructuras punitivas nos 
interpelan, pues, aunque parezcan 
lejanas o abstractas, se sostienen 
también en nuestras prácticas diarias. 
La cultura del castigo no es simple 
y llanamente un sistema externo 
que nos condicione, sino que se 
trata de un entramado social del que 
formamos parte y que, por ende, 
debe ser cuestionado desde nuestras 
relaciones y comportamientos.

Frente a esto, desde aquí nos 
preguntamos, ¿es posible que nos 
estemos olvidando de estructuras 
punitivas, tales como el sistema 
penal, carcelario y migratorio, cuando 
tomamos decisiones interpersonales?

Antes de avanzar, conviene 
distinguir lo estructural de lo 
interpersonal. Por estructural 
entendemos aquellos sistemas, 
normas e instituciones que organizan 
la vida social y que operan más 
allá de nuestro control directo; en 
cambio, lo interpersonal remite a 
los vínculos cotidianos en los que 
sí ejercemos agencia, pues en ellos 
nuestras decisiones, gestos y modos 
de relación pueden transformarse

.​​​​​​​
Todo esto de lo que hablamos, 

además de ser propuestas políticas 
concretas a la vez que complejas, 
también apelan a las decisiones que 
tomamos cuando nos enfrentamos a 
cuestiones que, a priori, no parecen 
estar conectadas con lógicas punitivas. 

Por clarificar, vamos a acudir 
al ejemplo de la sexualidad. La 
sexualidad se enmarca en un 
paradigma de restricción y sacralidad, 
por tanto, es alejada de cualquier 
posible incomodidad y malentendido, 
los cuales sí que acostumbramos 
a asumir en otros contextos. Esto, 
inevitablemente, nos deja en un 
lugar en el que el desencuentro o 
la agresión se experimentan como 
un dolor irreparable. Al hacer una 
lectura doliente de la situación, 
personificamos la problemática en 
aquella persona que ha motivado 
nuestro sentir y marcamos con 
nuestros procesos personales todo el 
abordaje de la cuestión.

4  |  FOC A LES PRESONS

Los “pro-preses” son un evento 
que mensualmente organiza Traba 
en la ciudad de València, que surge 
para dar respuesta a la necesidad de 
encontrar lugares comunes en los 
que aprender, difundir y reflexionar 
sobre la realidad de las cárceles y 
el sistema punitivo que legitima su 
existencia. Cada mes se escoge una 
temática específica que se concreta 
en formato charla o mesa redonda, 
presentación de libro, visionado 
de documental o talleres, en los 
que se invita a personas que tienen 
algo que aportar o compartimos 
nosotres mismes cuestiones que nos 
preocupan. Todo esto se desarrolla en 
un contexto de ocio y de comida rica, 
en el que se recuerda la centralidad 
de la cárcel en el sostenimiento del 
sistema capitalista y de ahí, la urgencia 
de tenerla presente en la articulación 
de las distintas propuestas políticas 
emancipadoras. Te animamos a venir 
a los próximos “pro-preses” y seguir 
pensando juntes. 

En este último evento, que giraba en 
torno al antipunitivismo y con motivo 
del 25N (Día por la eliminación 
de la violencia machista), lo que 
deseábamos era generar  un espacio 
en el que pudiésemos ir un poco más 
allá y conectar lo estructural con lo 
interpersonal. 

Al hilo de esta idea, citando al 
colectivo cantoneras -en un artículo 
sobre la necesidad de  confrontar la 
instrumentalización de los derechos 
de las mujeres que criminaliza a los 
hombres magrebíes o musulmanes 
en nombre del feminismo-, 
nuestra preocupación tenía más 
concretamente que ver con cómo 
“más allá de posicionamientos éticos, hay 
razones estratégicas para rechazar esta 
instrumentalización, ya que socava las 
bases mismas del análisis feminista que 
necesitamos para encarar esta cuestión. Al 
desplazar las causas de la violencia machista 
del terreno estructural al cultural, borra las 
relaciones de poder, los trabajos precarios que 
impiden denunciar, la falta de vivienda o la 
pobreza que atrapa en relaciones violentas, 
los modelos de masculinidad o su relación 
con las adicciones o la salud mental.,”

El desarrollo del evento trató 
de  reconocer que las prácticas 
punitivas no existen como fenómenos 
aislados, sino que se encuentran 
insertas en un entramado social, 
histórico y emocional mucho más 
profundo. Con esto, nuestro propósito 
era desvelar cómo la cultura del castigo 
se expresa desde las cuestiones más 
estructurales hasta las interpersonales 

Una interpretación de la situación 
puramente emocional nos lleva a 
atajar la cuestión viendo en el otro 
un culpable, aunque la mayor parte 
de las veces ni siquiera pronunciemos 
esa palabra porque entendemos 
su carga social e histórica. Por 
consiguiente, encontramos en el 
“gestionar espacios”, en el “o con 
elle o conmigo”, en el “no saber nada 
de su vida”, o, en definitiva, en el 
hacer como que no existe, la solución 
milagrosa. 

Resulta razonable que el cuerpo 
responda de esta manera, si se 
considera que durante siglos diversas 
autoridades —eclesiásticas, jurídicas 
y sanitarias, según el contexto 
histórico— han tratado problemáticas 
complejas de forma fragmentaria, 
individualizando situaciones que en 
realidad tienen raíces estructurales 
profundas y merecen un análisis 
riguroso. En este marco, las 
moralidades religiosas, cívicas y 
terapéuticas han recurrido al discurso 
de la peligrosidad como justificación 
para ejercer control social, operando 
mediante la exclusión, la segregación, 
el encarcelamiento y la expulsión. 

Siguiendo con esta genealogía, 
la sanción se ha consolidado 
como un instrumento primigenio 
de organización social y política. 
En lugar de invitarnos a conocer, 
analizar, contextualizar, empatizar 
o colectivizar los conflictos, la 
respuesta punitiva emerge casi de 
forma automática, como un reflejo 
heredado más que como una decisión 
consciente. Este automatismo nos 
priva de agencia en la resolución de 
tensiones y agresiones cotidianas. 
De este modo, la sanción no solo 
reproduce y refuerza un orden 

PROPRESES político poderoso y punitivista, sino 
que también contribuye a perpetuar 
un sistema que desde la izquierda 
sabemos que nos daña y rechazamos.

Aquí no tenemos respuestas 
certeras, pero sí caminos que, gracias 
a la experiencia, al apoyo mutuo y a la 
reflexión colectiva, se van definiendo 
tanto por lo que no queremos, como 
por lo que sí apostamos. 

Apostamos por mirarnos, por 
vernos y por reconocernos, por 
legitimar el dolor propio, y, del mismo 
modo, legitimar el ajeno. Apostamos 
por entender que los conflictos, 
las tensiones y las agresiones son 
colectivas, por desvelar que la 
voluntad de resolverlas revela que nos 
necesitamos.

Y cuando decimos que nos 
necesitamos no es una consigna 
vacía: es una urgencia que se vuelve 
evidente desde que somos pequeñes. 
Lo que ocurre en el patio del cole 
no es una anécdota: es el molde 
donde aprendemos cómo se habita 
el conflicto y quién tiene derecho a 
resolverlo. 

Las alternativas que históricamente 
nos han sugerido (y hemos sugerido) 
son responder con más violencia o 
entregarle el conflicto a una autoridad. 
Estamos entrenades para repetir un 
guion heredado, ajeno, que perpetúa 
el mismo sistema que luego decimos 
no querer y que sabemos nos daña.

Por eso, urge recordar que lo 
estructural se forja también en lo 
cotidiano: solo cuando recuperamos 
el conflicto como asunto común 
y volvemos a la comunidad como 
lugar de cuidado y responsabilidad 
compartida, podemos desmontar 
de verdad la lógica punitiva que nos 
atraviesa y, a la vez, estamos eligiendo.



ESCRITOS ANTICARCELARIOS  |  5

han naturalizado el castigo como 
respuesta casi automática ante 
cualquier comportamiento que se 
salga de la norma. Esta construcción 
social punitiva es fruto de la cultura 
predominante: se reproduce y se 
perpetua en y a través de la familia, 
las escuelas, las relaciones personales 
y, sí, también los movimientos 
sociales. Castigo que, casi siempre, 
se traduce en control, represión y 
criminalización ejercidos por las 
instituciones del estado: la policía, los 
tribunales, las cárceles.

Esta naturalización viene 
acompañada de una aceptación 
acrítica del papel de la policía 
como agente de mediación y 
regulación de los conflictos sociales. 
Así, se consolida un proceso de 
despolitización colectiva, asumido 
tanto por la derecha como por 
buena parte de la izquierda, que se 
traduce en un consenso securitario, 
vigilante y policial. Un consenso 
que promete soluciones rápidas y 
eficaces a problemas profundamente 
complejos.

Se propone otra forma de hacer 
que pone en el centro los tiempos 
largos, los ritmos comunitarios, los 
procesos sostenibles

Pero el punitivismo va más allá de 
lo judicial o policial. Se filtra en lo 
social, lo educativo, lo comunitario. Se 
internaliza y produce subjetividades 
punitivas incluso entre quienes 
buscan transformar la realidad. En 
este escenario, el antipunitivismo 
no puede quedarse en una crítica 
puntual: es una apuesta política y vital 
de largo aliento, una herramienta de 
lucha contra el sistema de clases, 
patriarcal y colonial que atraviesa 
nuestros vínculos y nuestras vidas.

Durante las jornadas, los debates 
recogieron múltiples voces, lenguajes 
y experiencias —no exentas de 
tensiones y contradicciones—, pero 
también un sentir común: la necesidad 
de asumir la responsabilidad colectiva, 
de visibilizar las causas estructurales 
de los conflictos y de salir de las 
lógicas individualizantes basadas en 
la culpa y el castigo. Frente a una 
lógica punitiva que busca respuestas 
inmediatas, visibles y centralizadas, 
se propone otra forma de hacer que 
pone en el centro los tiempos largos, 
los ritmos comunitarios, los procesos 
sostenibles.

Como decía un colectivo 
participante, cuando la comunidad 
se implica, los tiempos se dilatan: 
se rompe con la falsa promesa de 

eficacia inmediata, pero se gana en 
profundidad y en verdad. La estrategia 
antipunitiva, entonces, se despliega 
en dos planos inseparables: por un 
lado, como confrontación directa con 
el aparato punitivo del Estado, y, por 
otro, como construcción cotidiana de 
herramientas para sostener procesos 
de acompañamiento, participación 
y reparación desde nuestras propias 
redes.

Más que una lista de herramientas, 
lo que compartimos durante las 
jornadas fue una forma de mirar y 
de hacer. Una filosofía antipunitiva 
que combina, por un lado, el 
enfrentamiento directo con el Estado 
y, por otro, la construcción de otras 
lógicas, desde y en la comunidad.

Frente a la deriva punitiva, 
necesitamos estrategias que 
nos permitan hacernos cargo 
colectivamente de los conflictos, 
sin delegar su resolución en las 
instituciones de orden y represivas. 
Pero, para que estas estrategias 
sean posibles, es indispensable 
partir de una mirada estructural: 
los conflictos no surgen en el vacío, 
sino atravesados por desigualdades 
materiales, racismo, género,  clase, 
capacitismo, colonialidad y, por tanto, 
nuestras respuestas también deben 
apuntar a esas estructuras, sin perder 
de vista lo cotidiano.

 Ahora bien, ninguna estrategia 
funciona si no existen previamente 
redes comunitarias fuertes, con 
recursos, legitimidad y confianza. 
Es en esas redes donde se pueden 
activar procesos de acompañamiento 
y de responsabilización. Estos 
procesos, por definición, no son 
lineales ni estandarizables: dependen 
de la disposición de las personas 
implicadas, de las herramientas 
disponibles, de los contextos.

A lo largo de los dos días hablamos 
de mediación, de participación real 
de todas las partes, de generación 
de presión social, de protección 
a quienes han sido afectadas, de 
priorizar sus necesidades —que no 
siempre son sus deseos—. Son claves 
a tener en cuenta, sabiendo que no 
garantizan una resolución definitiva. 
Pero quizás la pregunta no sea tanto 
cómo se “resuelve” un conflicto, sino 
qué entendemos por “éxito” en un 
proceso antipunitivo.

A comienzos de 2025, diversos 
colectivos del Estado español nos 
encontramos en Iruña para debatir y 
construir juntas en torno a la cuestión 
punitivista. Fue el primer contacto 
físico de lo que hoy se conoce como 
la Red Antipunitivista, que nace 
con la intención de abrir espacios 
de diálogo y aprendizaje colectivos 
para trabajar  —desde, por y para 
nosotras—  en el desmontaje de la 
cultura del castigo.

Por razones políticas, sociales 
e ideológicas diversas, los debates 
antipunitivistas han ido traspasando 
los límites de los círculos 
activistas, colándose poco a poco 
en conversaciones cotidianas. El 
antipunitivismo y la lucha por la 
abolición de las prisiones lleva 
siendo una cuestión central de luchas 
cruciales antirracistas, anticoloniales 
y libertarias (pensemos en las luchas 
de la población afrodescendiente y 
chicana de Estados Unidos y Brasil, 
la de las poblaciones maorí y aborigen 
en Nueva Zelanda o Australia, la 
lucha de pueblos indígenas y mestizos 
en México, o la lucha libertaria y 
autonomista en Grecia, Italia y el 
Estado español por mencionar solo 
unos ejemplos).

Sin ser  mainstream, hablar  hoy  de 
alternativas a la prisión, 
despolicialización o gestión 
comunitaria de los conflictos ya no 
suena raro ni marginal. Se ha vuelto, de 
hecho, una necesidad urgente ante la 
fascistización de nuestras sociedades 
y el recrudecimiento del complejo 
securitario (policial, represivo, 
punitivo-migratorio).  Empezaban a 
circular textos, iniciativas, análisis y 
discusiones por distintos espacios, 
señal de una inquietud compartida: 
muchas queríamos abrir el melón 
(o mejor dicho compartir) del 
punitivismo. Pero las estrategias, por 
lo general, estaban dispersas.

En este contexto, durante 2024 
SinPoli, un colectivo centrado en la 
investigación sobre despolicialización, 
comenzó a preguntarse quién más 
estaba trabajando, organizándose 
y lanzando propuestas en torno 
a esta cuestión. Tras un primer 
acercamiento a colectivos cercanos, 
se propuso una reunión informal, con 
la sencilla intención de encontrarse, 
reconocerse entre colectivos de nuevo 
cuño y otros con largo recorrido, 
como  Salhaketa Nafarroa. De ahí 
nació el germen de este encuentro: un 
espacio donde confluyeron múltiples 

voces, trayectorias y prácticas.

En el mismo participaron 
colectivos enfocados en el 
abolicionismo carcelario, penal y de 
la cultura del castigo, la investigación 
militante, las luchas transfeministas, 
la mediación de conflictos y 
la autoformación (y todas las 
intersecciones entre esos lugares). En 
concreto estuvieron presentes Traba 
(Valencia), Tapa (Madrid),  Aukeraz 
(Iruña), Asamblea Popular de 
Carabanchel (Madrid), CAMPA 
(Zaragoza), Salhaketa Nafarroa y 
Salhaketa  Araba, Txago (Donosti), 
Fábrica de lo social (Zaragoza), Sin 
Poli (Madrid-Euskadi-Santander). 
Faltan colectivos y territorios, no es 
un espacio representativo ni aspiraba 
a serlo. Lo importante era iniciar un 
debate y empezar a construir algo 
común. No dudamos de que en las 
siguientes jornadas seremos muchas 
más. ​​Estas son algunas de las cosas 
que nos llevamos de aquel primer 
paso.

Las razones que nos empujaron 
a organizar unas jornadas 
antipunitivistas son ampliamente 
compartidas. Sabemos que el estado, 
con su aparato policial y judicial, se 
ha convertido en el actor principal en 
la gestión de los conflictos sociales. 
Las consecuencias de esto son 
profundamente destructivas: la lógica 
del castigo, inherente a su estructura, 
impide cualquier abordaje real de 
las desigualdades estructurales que 
están en la base de buena parte de 
esos conflictos. A la vez, nos cuesta 
imaginar o poner en práctica otras 
formas de hacer.

La falta de herramientas (o la falta 
de conocimiento y socialización de 
las existentes), así como la carencia de 
referentes, nos lleva, muchas veces, a 
reproducir, incluso dentro de nuestros 
propios colectivos, dinámicas 
punitivas que refuerzan relaciones 
de poder y desresponsabilización. 
Aunque las identifiquemos e incluso 
podamos cuestionarlas, en la práctica 
cuesta no replicar estas lógicas.

Punitivismo / Antipunitivismo
 
Uno de los ejes centrales de los 

debates giró, como era de esperar, 
en torno al propio concepto de 
punitivismo y su crítica. Hablamos 
de cómo nuestras sociedades 

Las iniciativas antipunitivistas se 
multiplican y dan lugar a una red

Diagnóstico compartido 

Estrategias antipunitivas



6  |  FOC A LES PRESONS

Futuros

Con todo esto en mente, estas jornadas han querido ser un primer paso en la construcción de una red colectiva que permita imaginar y sostener horizontes 
antipunitivistas. Los debates sirvieron para acordar un marco común, compartir trayectorias, miradas y contextos, y empezar a construir complicidades entre 
personas de distintos territorios.

Pero esto no ha hecho más que empezar. De cara al futuro, muchas expresamos la necesidad de aterrizar en debates más concretos sobre las prácticas 
antipunitivas, así como la urgencia de ampliar esta reflexión colectiva, haciéndola más diversa y más transversal. Con ese horizonte, ya estamos trabajando para 
que en 2026 puedan celebrarse las segundas jornadas de la red antipunitivista.

Texto colectivo elaborado por diferentes grupos adscritos a la Red Antipunitivista. Online en https://www.elsaltodiario.com/metropolice/iniciativas-antipunitivas-se-multiplican-dan-
forma-una-red

Desde principios del siglo XXI, 
se ha empezado a hacer una relación 
directa y constante entre criminalidad 
y migración. El miedo y el rechazo a la 
población migrante ha ido en aumento 
en los últimos años, extendiéndose, 
sobre todo, a través de diversas 
estrategias por parte de las derechas 
radicales en países occidentales con 
la finalidad directa de transmitir e 
implantar en los territorios discursos 
racistas y nacionalistas.

Estos discursos se han narrado a 
partir de la retórica de los partidos 
políticos de ultraderecha (y, en 
ocasiones, no tan ultraderechistas); 
sus campañas políticas se dirigen 
hacia un discurso racista que está 
convenciendo a gran parte de la 
población en este sentido. Estas 
campañas están basadas en un 
objetivo bastante claro y contundente: 
el compromiso de garantizar un 
espacio seguro para les ciudadanes 
nacides en el territorio, produciendo 
de esta forma un alarmismo social 
y utilizando principalmente dos 
herramientas para conseguirlo. La 
primera, aumento del gasto en cuerpos 
de seguridad del estado, asistiendo 
de esta forma a una policialización 
del espacio público, que realiza 
continuamente redadas a población 
con perfil racial. La segunda, deseo de 
endurecimiento de las penas de cárcel 
y de convertir cada vez más conductas 
en delitos (aumento de la tipificación 
de delitos), pretendiendo de esta 
forma que la cárcel haga su función 
de control social y que el encierro 
solucione cualquier tipo de problema 
que pueda presentarse. A finales del 
s. XX y principios del s.XXI, cada 
vez iba siendo mayor la evidente fe 
que se tenía en que el sistema penal 
iba a resolver problemáticas sociales 
y estructurales. Sin embargo, es una 
realidad que el endurecimiento penal, 
es decir, el aumento de la severidad 
del castigo no implica una reducción 
del delito. 

El primer caso en Europa fueron 
las cárceles en Albania, construídas 
por el gobierno italiano en el 2024. 
Cuando esto ocurrió, Meloni se 
jactaba de ser un ejemplo a seguir 
para el resto de países de la unión 
europea en términos de políticas 
migratorias. Después de esto, muchos 
países europeos quisieron copiar esta 
idea, lo que dio lugar, por ejemplo, 
a la construcción de las cárceles de 
Mauritania, abiertas por el gobierno de 
España. Puntualicemos y recordemos 
de nuevo que son cárceles para gente 
migrante; personas son interceptadas 
y encerradas allí cuando intentan 
cruzar fronteras, llegando a tener 
infraestructuras incluso para menores 
de edad.

También forman parte del 
endurecimiento de políticas 
migratorias casos como negación de 
asilo irregulares o penas de prisión de 
hasta ocho años por llevar a hospitales 
a personas que necesiten asistencia 
médica. Esto sucede por ejemplo 
en Polonia, donde es delito penal 
proporcionar asistencia sanitaria 
a personas migrantes que hayan 
cruzado y la precisen. En territorio 
español, también hay penas de cárcel 
de entre 4 a 6 años si hay indicios 
de liderazgo de embarcación que 
cuente con gente migrante a bordo 
intentando cruzar la frontera. Esto 
son solo algunos pocos ejemplos de 
todo el tejemaneje europeo que está 
sucediendo en torno a la migración, y 
que avanza a pasos agigantados. 

Actualmente se siguen proponiendo 
desde Europa acuerdos conjuntos 
con la finalidad de generar decisiones 
homogéneas sobre migraciones, 
teniendo como horizontes, entre 
otros aspectos, ampliar los motivos 
de detención a personas migrantes, 
acelerar expulsiones, tramitar asilos 
fuera de la unión europea (ir más 
allá con respecto a la externalización 
de las fronteras), afianzando así 
una situación cada vez más violenta 
para las personas que toman la ya 
difícil decisión de migrar. Es urgente 
tomar consciencia de esto que está 
pasando y la responsabilidad que nos 
corresponde como sujetos políticos. 

Asistimos, de esta forma, a una 
vinculación más que evidente 
entre punitivismo y radicalización 
xenófoba. Se convierte de esta forma 
al migrante en un ‘’sujeto ideal’’, 
desposeído de derechos políticos, 
siempre potencialmente sospechoso 
de actividades delictivas. Además, es 
una oportunidad redonda para generar 
(y personalizar) una desviación de la 
causa real de la precarización de la 
vida: las derivas de la globalización 
aumentan la estratificación social, 
lo que conlleva, entre otras cosas, 
un aumento de las desigualdades, la 
pobreza y el desempleo. Esto añadido 
a las crisis que supone la fluctuación 
del mercado, intrínsecas a los sistemas 
capitalistas. 

 Perfilando aún más en el sujeto 
migrante relacionado directamente 
con la criminalidad y, en general, 
una problemática a afrontar como 
país, llegamos al sujeto masculino 
migrante. Desde los feminismos 
radicales -sobre todo en los últimos 
años-, se ha ido construyendo un 
rechazo hacia la masculinidad; 
entendiendo esta como algo negativo 
de lo que protegerse. Esto  ha llevado 
a instrumentalizar desde el feminismo 
y derechas radicales dicha narrativa, 
convirtiéndola en una excusa para la 
protección a las mujeres, lo que solo 
potencia el discurso racista. 

Es por esto que, además de la 
problemática de la construcción 
del sujeto masculino migrante 
como potencial criminal, hay otra 
problemática que atañe a estos tiempos: 
la violencia sexual racializada. Más en 
concreto enfocada hacía hombres 
magrebíes, ‘sujetos potencialmente 
depredadores de mujeres’ (descrito 
literalmente por algunos personajes 
de derechas radicales), un pánico 
moral construido, en parte, en base a 
la instrumentalización por parte de la 
derecha de la protección de niñas y 
mujeres. Así, entre otros aspectos, a los 
que se sumaría el miedo al “terrorismo 

islámico’’, se ha construido la 
islamofobia, actualmente muy 
presente en sociedades occidentales. 
Una ejemplificación de esto último, 
podría ser el afán por los medios 
de comunicación de hacer siempre 
hincapié en la procedencia del sujeto 
que realiza una presunta agresión 
sexual cuando es una persona 
migrante, generando un pánico moral 
en la población hacia los hombres 
de dicho perfil. De esta forma, se 
desvía el foco de que las agresiones 
sexuales, que son generadas por toda 
una estructura mucho más amplia y 
compleja. 

Si anteriormente hablábamos de 
estrategias políticas a nivel territorial 
para criminalizar a personas migrantes 
y promover el control social mediante 
la policialización del espacio público, 
podemos ampliar este concepto 
a nivel estatal a través de medidas 
como el endurecimiento de políticas 
migratorias, el aumento del gasto en 
militarización de las fronteras, así 
como la externalización de las mismas. 
No olvidemos, además, que dentro 
de los territorios existen cárceles para 
personas migrantes irregulares, los 
CIES.

Asistimos a unos tiempos en 
los que todos los países europeos 
occidentales están tomando medidas, 
cada vez más severas, para dificultar 
la entrada de población migrante. 
La externalización de las fronteras 
se empieza a dar a principios del s 
XXI, estrategia política consistente 
en delegar en terceros estados las 
políticas migratorias y de asilos, 
dificultando mucho el proceso, y cuya 
finalidad radica en evitar la llegada de 
población migrante y la negación de 
asilos. Supone mayor control, genera 
vulnerabilidad y desprotección de las 
personas que deciden migrar, además 
de forzar a utilizar rutas migratorias 
alternativas mucho más largas y 
peligrosas. 

Como ejemplo de algunas formas 
de externalización de fronteras, 
podemos nombrar las cárceles 
que están construyendo -o han 
construido- algunos estados fuera 
de sus territorios para encerrar a 
personas migrantes y llevar a cabo 
desde allí trámites fronterizos. 

RACISMO Y 
FRONTERAS



ESCRITOS ANTICARCELARIOS  |  7

Free palestine / No to genocide, to exist is to resist. Based on the painting Farewell by Sliman Mansour.



• Libro ¿Qué hacemos con los 
violadores? Perspectivas anarquistas 
sobre cómo afrontar la violencia sexual 
y otras agresiones machistas

• Cuaderno de estrategia: El 
sentido común punitivo

• Libro El confl icto no es abuso, de 
Sarah Schulman

• Libro Radicalización del racismo, 
la islamofobia de estado y prevención 
antiterrorista, de Ainhoa Nadia 
Douhaibi y Salma Amazian.

• Artículo Cómo hacer frente al marco 
de los migrantes como violadores,
Colectivo Cantoneras 

Recomendaciones

Próximos eventos

• Marxa a Picassent, 28/12/25. A 
las 10:00. València

• Acampada permanente contra 
la desasistencia sanitaria en 
las cárceles. 20-30/12 frente 
al congreso de los diputados, 
Madrid.

• Manifestación contra los CIES. 
Madrid, 30/12/25. Desde Plaza 
Elíptica. 17:00

• Concentración delante del CIE-
Zona franca. a las 12h y Marxa de 
Torxes en la prisión de Wad-Ras 
a las 20h, , Barcelona 31/12/25

•  2ª Marcha al psiquiátrico de 
Santa Isabel, a las 16:30 en 
Puente Castro, Leon. 31/12/25

• Tapas e tupés a tope! CSOA 
Escarnio e maldizer. 17/01/26, a 
las 11h. R/Algalia da Riba 11

• II Tattoo Circus Manresa. 
31/01/26. Ateneu Popular la 
Sèquia.

• II Tinta Pro-preses, 21/02/26. 
CSOA CSN, C/Cadirers 2, Vlc.

• Bicicletada Anticarcelaria a la 
cárcel de Picassent, 22/02/26.  
Más info más adelante!

Puntos de distribución

• Bar Ripalda “Boludo”. C/ dels Soguers 2, Ciutat 
Vella, València. 

• La Mandràgora. C/ de la Mare Vella 15, Ciutat 
Vella, València

• CSOA CSN. C/ Cadirers 2. Ciutat Vella, València. 
• BSOA Ca La Caixeta. C/ Caixers 3, Ciutat Vella, 

València.
• Ca Revolta. C/ de Sta Teresa 10, Bajo-Café, 

Ciutat Vella, València.
• Librería Arribada. C/de l’Hedra 2, Ciutat Vella, 

València.  
• El Punt, Espai de Lliure aprenetatge. C/Josep 

Esteve 46, Torrefi el, València. 
• Orriols Convive. C/Arquitecto Rodríguez 34, 

Orriols, València 
• CSOA L’Horta. Al fi nal de la C/ Diógenes López 

Mechó. Benimaclet, València.
• Librería La Repartidora. C/ Reverend Rafael 

Tramoyeres 8, Benimaclet, València. 
• Librería La Rossa, C/ de la Murta 6, Benimaclet, 

València.
• Ateneu Llibertari del Cabanyal. C/ de la Barraca 

57, Cabanyal, València. 
• Escuela  Meme. C/ Poeta Ricard Sant Martí, 17, 

Benimaclet, València. 

link al blog
https://blogtraba.noblogs.org/


