
TARDOR-HIVERN 2025 | NÚMERO 3 | VALÈNCIA

escrits anticarceraris



Introducció

2  |  FOC A LES PRESONS

El butlletí que tens a les teues mans naix d’un col·lectiu anticarcerari, transfeminista i anarquista a València. Aquest projecte sorgeix arran de posar en 
comú la necessitat de visibilitzar i denunciar la Realitat de les persones que es troben preses, ja siga a nivell estatal en general o a València en particular. 

Nosaltres lluitem per i desitgem l’abolició de totes les presons i formes de tancament. Sabem que les presons són un sistema de càstig i violència que 
no té com a objectiu la reinserció de les  persones que el pateixen, sinó mantindre l’actual estructura social capitalista, racista i classista.  Estem del costat 
de a qui l’Estat aparta i castiga, de la dissidència, la pobresa, la subversió, la rebel·lia. Del costat de qui no encaixa, perquè no pot o perquè no vol, en el 
camí de l’obediència i el treball dur per unes molles.

Sabem que les presons estan plenes de persones que tractaven de buscar-se la vida, que la major  part dels delictes que porten a presó estan relacionats 
amb el furt i el tràfic de drogues, que tenen a  veure amb condicions de vida miserables que porten a l’addicció. També sabem que la reinserció és  una 
mentida, que moltes persones es queden atrapades en un bucle que encadena entrades a presó, i  que les que ixen solen tindre moltíssimes dificultats 
per a reestructurar la seua vida.

Si parlem del tracte que es rep dins, coneixem les pallisses i els abusos dels carcellers i la seua  impunitat, la falta d’atenció mèdica generalitzada, l’ús 
indiscriminat de l’aïllament, els assassinats  disfressats de suïcidis. Sabem que les presons són un negoci, que l’increment de persones  empresonades 
no respon a una realitat social de perill i augment de delinqüència, sinó a l’interés de  castigar la precarietat i pintar-la de por, per a lucrar-se d’ella a 
través de salaris absurds i discurs  polític. Per molt que les presons es construïsquen cada vegada més lluny de les ciutats, continuarem  assabentant-nos 
i denunciant aquests abusos de poder, fins que caiguen els murs. 

El tema d’aquest butlletí és l’antipunitivisme. Tendim a pensar que allò anticarcerari només és  rellevant quan es parla de presons. Per això, volíem 
mostrar com la presó funciona a través de  tota una lògica que la legitima i que li permet existir, començant per com abordem els nostres  conflictes i 
problemes, passant per com construïm el feminisme, per com parlem de la nostra  sexualitat, de la salut mental, de l’habitatge, de les addiccions i un 
llarg etcètera. 

Amb això, volem deixar de pensar que aquesta realitat només afecta les persones preses, i  entendre que la presó es connecta amb moltíssimes altres 
coses que ens incumbeixen a totes, i  que, sobretot, la manera en la qual ens impliquem honestament en totes aquestes qüestions  anteriors no té, ni de 
bon tros, només a veure amb qüestions individuals i interpersonals. 

Estem sobreexposades a la misèria, i això facilita que ens immunitzem davant d’ella. Així que,  abans de començar la lectura, vos convidem a llegir 
aquest butlletí des d’un lloc de comprensió i  preocupació per la brutalitat i l’atrocitat que ocorren quotidianament darrere dels murs. 



ESCRITS ANTICARCERARIS  |  3

Mazón, ¿a presó?
Quan cridem a les manifestacions, 

quan demanem Mazón a presó, què 
estem legitimant? 

En personificar la catàstrofe, estem 
entrant en el joc polític institucional, 
que busca trobar un únic culpable per 
tal d’aplicar-li la dinàmica del càstig i 
depurar responsabilitats, de  manera 
que tot continue amb els mínims 
canvis possibles. 

El Partit Popular de Carlos Mazón 
i Salomé Pradas i el govern central del 
PSOE han estat  enguany culpant-
se de la gestió. Ambdós partits van 
demorar prendre la decisió d’enviar  
ajuda militar els dies següents a les 
inundacions, per tal de facilitar els 
rescats i la cerca dels desapareguts. 
I mentre que Margarita Robles va 
culpar el govern de no haver-ho  
demanat a temps, la Generalitat li va 
recriminar que el govern central no 
ho hagués oferit  abans. 

Ara que ha passat un any llegim 
que multinacionals com Ford o la 
constructora de  Florentino Pérez 
han sigut beneficiades amb ajudes 
de 150.000 euros, mentre que les 
veïnes de barris obrers com el 
Parc Alcosa a Alfafar o el Raval 
d’Algemesí continuen vivint en  cases 
amb greus problemes estructurals 
i on l’abandonament institucional 
ha suposat que  serveis públics 
com escoles o parcs no hagen sigut 
reconstruïts. En altres pobles, trobem  
places amb plaques en agraïment 
a fundacions com la d’Hortensia 
Herrero i llegim als  mitjans sobre 
les generoses donacions de Juan 
Roig o Amancio Ortega. La burgesia 
ha  trobat en estes donacions 
filantròpiques la manera d’enriquir-se 
més encara (la donació de  100 millions 
d’euros del propietari d’Inditex li 
reporta com a mínim una desgravació 
de 40  millions en impostos) i de 
netejar la seua imatge (nosaltres no 
oblidem a les víctimes i  afectades de 
tantes empreses que van ser obligades 
a treballar aquell dia, entre elles al  
transportista de Mercadona al qual 
van haver de rescatar els bombers). 

Per tot això, no cridarem “el 
president a Picassent”, perquè no 
creiem que hi haja un sol  responsable 
ni de la mort de 229 persones, ni de 
l’abandonament de tantes altres amb 
el  pas del temps. Està clar que Carlos 
Mazón no ha estat a l’altura, però no 
entrarem en el  joc polític de buscar 
culpables a qui castigar, perque és el 
propi sistema el que ha fallat a  la gent 

i és a aquest a qui ens enfrontem. 
La lògica del càstig no ens 

beneficia per a res més que per a 
desviar tota la potencialitat  que 
perdem. Imaginant-nos a Mazón en 
una cel·la, donem per «aconseguits» 
els nostres  objectius de justícia.  

Desengranant aquests objectius, 
voldríem veure’l patint complint 
condemna, caient en l’error  de pensar 
que la presó de Mazón és la mateixa 
que la nostra. La nostra és una presó 
amb  més de 200 morts a l’any, amb 
sarna, xinxes, pallisses, tortures, 
falta de medicació i sobredosis 
administrades pel servei mèdic 
carcerari. La presó de Mazón seria del 
mínim  temps possible, en el mòdul 
amb millors condicions i de la millor 
manera possible, perquè  els qui creen 
la presó mai es faran la traveta entre 
ells. Perquè la finalitat de la institució  
penitenciària no és que Mazón 
escarmente, ni que un percentatge 
ínfim de polítics  corruptes acabe 
complint condemnes de pocs anys. 
Ni tan sols, cal aclarir, la finalitat de la  
presó és reinserir a ningú. 

La presó, principalment, 
construeix discurs, ens fa pensar que 
estem  segures  perquè ha  tancat a 
delinqüents. La majoria de la població 
penitenciària està presa per delictes 
contra la  salut pública i el patrimoni, 
això vol dir, tràfic de drogues i 
delictes contra la propietat. La  presó 
no està plena de perill, està plena de 
precarietat. Fins i tot publicacions en 
el propi  BOE afirmen que l’augment 
de població penitenciària no va de la 
mà d’una major  delinqüència. Aquest 
argument, tantes vegades esgrimit 
pel govern de torn o els mitjans 
de  comunicació per a justificar la 
sobrepoblació carcerària i dur a terme 
reformes penals més  limitatives dels 
drets fonamentals, per a reprimir 
més als potencials delinqüents, 
s’esvaeix en  la seua pròpia essència. 
Algunes de les causes reals són que 
la creació de les noves  macropresons 
genera la necessitat d’omplir-les, 
que els partits polítics apliquen les 
mesures  privatives de llibertat perquè 
la repressió genera diners i està ben 
vista per la resta de la  societat i 
que totes les reformes penals que 
es duen a terme són per a introduir 
noves conductes delictives o per a 
augmentar la duració de la pena. 

Manar a Mazón a presó legitima 
reforçar l’estructura penitenciària, 
la base de la qual és, en  gran 

part, colonialista, imperialista i 
racista. Aquesta institució serveix 
principalment per a criminalitzar a 
subjectes racialitzats i migrants, ja 
que són més perseguits, pateixen 
molts més abusos policials i l’entrada 
a la presó els suposa una gran 
estigmatització i una  impossibilitat 
d’aconseguir arrelament i condicions 
de vida dignes. Donat l’auge de la  
ultradreta que estem presenciant en 
molts països del món els últims anys, 
convé ser cautes amb els nostres 
discursos. Amb tot, queda bastant 
clar que demanar més repressió mai 
ens  eixirà bé: com sempre, li estarem 
seguint el joc a qui es beneficia d’ell. 

Enfront d’això, una catàstrofe 
que ha devastat 112 municipis i un 
fallo institucional sense precedents, 
ens toca repensar propostes 
d’organització i reparació alternatives. 
Si no sols no hem trobat la resposta 
en els organismes competents, sinó 
que en ells resideix la responsabilitat 
de més de mig milió de persones 
afectades, és a tu i a mi a qui ens 
toca recuperar aquella agència que 
un dia delegàrem. Creure en societats 
més conscients i autoorganitzades 
comença per mirar la nostra història 
i aprendre. Qui es va disposar 
espontàniament per a col·laborar 
amb els pobles afectats? Tal com ens 
organitzem en la urgència, podem 
enfortir-nos en la quotidianitat. 

Per a afrontar les problemàtiques 
de la crisi climàtica i de l’habitatge, 

directament  relacionades amb la 
catàstrofe, existeixen multitud de 
canvis i actituds que podem adoptar  
personal i col·lectivament. El primer 
es va sembrar i, tal com ací es defensa, 
que germine:  desconfiar de les 
institucions. A qui ha beneficiat el joc 
polític a l’inici esmentat? Si aquesta  
desconfiança no ve acompanyada 
de la recuperació i constitució 
de la nostra agència  personal, es 
dilueix i es converteix en la inèrcia 
socialdemòcrata que de sobres 
coneixem.  Quan parlem de processos 
de reparació i prevenció reals, ens 
referim a teixir xarxes en els  nostres 
barris, a conéixer a les nostres veïnes, 
a organitzar-nos amb elles, a defensar 
un  habitatge per a tothom, digne i 
lliure dels circuits de l’especulació.  
  Mereixem vides amables, tant com 
mereixem ser agents en les nostres 
vides. No podem  conformar-
nos amb respostes supèrflues que 
beneficien a qui un dia conferirem la 
funció de  resoldre conflictes. Tenim 
molt potencial i l’hem demostrat, les 
nostres aspiracions van molt  més 
enllà d’enviar a Mazón a presó. Les 
nostres aspiracions passen per un 
món en el qual  ens recolzem i de 
qual som co-responsables, on ni les 
institucions, ni la presó, fan falta.  

Disponible online en 
blogtraba.noblogs.org



en la qual aquestes lògiques travessen 
tant les institucions com els gestos  
quotidians. De quina manera? 
Precisament perquè, fins i tot 
sense proposar-nos-ho, reproduïm 
i reforcem la  cultura del càstig 
en l’àmbit interpersonal: en les 
nostres maneres d’anomenar, 
sancionar,   excloure o reaccionar 
davant de l’error o la diferència. 
Per això les estructures punitives 
ens  interpel·len, ja que, encara que 
semblen llunyanes o abstractes, també 
se sostenen en les  nostres pràctiques 
diàries. La cultura del càstig no és 
simplement un sistema extern que 
ens  condiciona, sinó un entramat 
social del qual formem part i que, per 
tant, ha de ser qüestionat des  de les 
nostres relacions i comportaments. 

Davant d’això, des d’ací ens 
preguntem: és possible que ens 
estiguem oblidant d’estructures  
punitives, com ara el sistema penal, 
carcerari i migratori, quan prenem 
decisions interpersonals?  Abans 
d’avançar, convé distingir allò 
estructural d’allò interpersonal. Per 
estructural entenem  aquells sistemes, 
normes i institucions que organitzen 
la vida social i que operen més enllà 
del  nostre control directe; en canvi, 
allò interpersonal remet als vincles 
quotidians en què sí que  exercim 
agència, ja que en ells les nostres 
decisions, gestos i maneres de 
relacionar-nos poden  transformar-se.

 
Tot això de què parlem, a més de 

ser propostes polítiques concretes 
alhora que complexes,  també apel·la 
a les decisions que prenem quan 
ens enfrontem a qüestions que, a 
priori, no  semblen connectades amb 
lògiques punitives. 

Per aclarir-ho, acudirem a 
l’exemple de la sexualitat. La 
sexualitat s’emmarca en un paradigma 
de  restricció i sacralitat; per tant, 
s’allunya de qualsevol possible 
incomoditat i malentés, els quals sí  
que acostumem a assumir en altres 
contextos. Això, inevitablement, ens 
situa en un lloc en el  qual el desacord 
o l’agressió s’experimenten com un 
dolor irreparable. En fer una lectura 
dolorosa  de la situació, personifiquem 
la problemàtica en aquella persona que 
ha motivat el nostre sentir i  marquem 
amb els nostres processos personals 
tot l’abordatge de la qüestió. 

Una interpretació de la situació 
purament emocional ens porta a 
tallar la qüestió veient en l’altre  un 
culpable, encara que la major part de 
les vegades ni tan sols pronunciem 
aquesta paraula  perquè entenem la 
seua càrrega social i històrica. En 
conseqüència, trobem en el «gestionar  

4  |  FOC A LES PRESONS

Els «pro-preses» són un 
esdeveniment que mensualment 
organitza Traba a la ciutat de València,  
i que naix per donar resposta a la 
necessitat de trobar espais comuns 
on aprendre, difondre i  reflexionar 
sobre la realitat de les presons i el 
sistema punitiu que legitima la seua 
existència. Cada mes s’escull una 
temàtica específica que es concreta 
en format de xarrada o taula redona,  
presentació de llibre, projecció de 
documental o tallers, en els quals 
es convida a persones que  tenen 
alguna cosa que aportar o compartim 
nosaltres mateixes qüestions que ens 
preocupen. Tot  això es desenvolupa 
en un context d’oci i de bon menjar, 
en el qual es recorda la centralitat 
de la  presó en el sosteniment del 
sistema capitalista i, d’ací, la urgència 
de tindre-la present en l’articulació 
de les diferents propostes polítiques 
emancipadores. T’animem a vindre 
als pròxims «pro-preses» i continuar 
pensant juntes. 

En aquest últim esdeveniment, que 
girava entorn a l’antipunitivisme i amb 
motiu del 25N (Dia per l’eliminació 
de la violència masclista), el que 
desitjàvem era generar un espai en el 
qual poguérem anar un poc més enllà 
i connectar allò estructural amb allò 
interpersonal. 

Arran d’aquesta idea, citant al 
col·lectiu Cantoneras —en un article 
sobre la necessitat de confrontar la 
instrumentalització dels drets de les 
dones que criminalitza als homes 
magrebins o musulmans en nom del 
feminisme—, la nostra preocupació 
tenia més concretament a veure amb  
com «més enllà de posicionaments 
ètics, hi ha raons estratègiques per rebutjar 
aquesta   instrumentalització, ja que soscava 
les mateixes bases de l’anàlisi feminista que 
necessitem per  encarar aquesta qüestió. En 
desplaçar les causes de la violència masclista 
del terreny estructural  al cultural, esborra 
les relacions de poder, els treballs precaris que 
impedeixen denunciar, la falta  d’habitatge o 
la pobresa que atrapa en relacions violentes, 
els models de masculinitat o la seua  relació 
amb les addiccions o la salut mental». 

El desenvolupament de 
l’esdeveniment va tractar de reconéixer 
que les pràctiques punitives no  
existeixen com a fenòmens aïllats, sinó 
que es troben inserides en un entramat 
social, històric i  emocional molt més 
profund. Amb això, el nostre propòsit 
era desvelar com la cultura del càstig  
s’expressa des de les qüestions més 
estructurals fins a les interpersonals 
i més íntimes, evidenciant la manera 

espais», en el «o amb ell o amb mi», 
en el «no voler saber res de la seua 
vida» o, en definitiva, en  fer com si 
no existira, la solució miraculosa. 

Resulta raonable que el cos responga 
d’aquesta manera si es considera que, 
durant segles,  diverses autoritats —
eclesiàstiques, jurídiques i sanitàries, 
segons el context històric— han 
tractat  problemàtiques complexes de 
manera fragmentària, individualitzant 
situacions que en realitat  tenen arrels 
estructurals profundes i mereixen 
una anàlisi rigorosa. En aquest marc, 
les moralitats  religioses, cíviques i 
terapèutiques han recorregut al discurs 
de la perillositat com a justificació 
per  exercir control social, operant 
mitjançant l’exclusió, la segregació, 
l’empresonament i l’expulsió. 

Seguint aquesta genealogia, la 
sanció s’ha consolidat com un 
instrument primigeni d’organització  
social i política. En lloc de 
convidar-nos a conéixer, analitzar, 
contextualitzar, empatitzar 
o   col·lectivitzar els conflictes, la 
resposta punitiva emergeix quasi de 
manera automàtica, com un  reflex 
heretat més que com una decisió 
conscient. Aquest automatisme ens 
priva d’agència en la  resolució de 
tensions i agressions quotidianes. 
D’aquesta manera, la sanció no sols 
reprodueix i  reforça un ordre polític 
poderós i punitivista, sinó que també 
contribueix a perpetuar un sistema  
que des de l’esquerra sabem que ens 
danya i rebutgem. 

Ací no tenim respostes certes, però 
sí camins que, gràcies a l’experiència, al 
suport mutu i a la  reflexió col·lectiva, 
es van definint tant pel que no volem 
com pel que sí que apostem. 

Apostem per mirar-nos, per 
veure’ns i reconéixer-nos, per legitimar 

PROPRESES el dolor propi i, de la mateixa  manera, 
legitimar l’alié. Apostem per entendre 
que els conflictes, les tensions i les 
agressions són  col·lectives, per 
desvelar que la voluntat de resoldre-
les revela que ens necessitem. 

I quan diem que ens necessitem 
no és una consigna buida: és una 
urgència que es fa evident  des que 
som menudes. El que ocorre al pati 
de l’escola no és una anècdota: és el 
motle on  aprenem com s’habita el 
conflicte i qui té dret a resoldre’l. 

Les alternatives que històricament 
ens han suggerit (i hem suggerit) 
són respondre amb més  violència 
o lliurar el conflicte a una autoritat. 
Estem entrenades per repetir un guió 
heretat, alié,  que perpetua el mateix 
sistema que després diem no voler i 
que sabem que ens danya. 

Per això, és urgent recordar que 
allò estructural també es forja en allò 
quotidià: només quan  recuperem 
el conflicte com a assumpte comú i 
tornem a la comunitat com a lloc de 
cura i  responsabilitat compartida, 
podem desmuntar de veritat la lògica 
punitiva que ens travessa i,  alhora, 
estem triant. 



ESCRITS ANTICARCERARIS  |  5

quasi automàtica davant qualsevol 
comportament que s’ix de la norma. 
Aquesta  construcció social punitiva 
és fruit de la cultura predominant: es 
reprodueix i es perpetua en i a través 
de la família, les escoles, les relacions 
personals i, sí, també els moviments 
socials. Càstig que, quasi sempre, 
es tradueix en control, repressió 
i criminalització exercits per les 
institucions de l’Estat: la policia, els 
tribunals, les presons. 

Aquesta naturalització va 
acompanyada d’una acceptació 
acrítica del paper de la policia com 
a  agent de mediació i regulació dels 
conflictes socials. Així, es consolida 
un procés de  despolitització 
col·lectiva, assumit tant per la dreta 
com per bona part de l’esquerra, que 
es  tradueix en un consens securitari, 
vigilant i policial. Un consens 
que promet solucions ràpides i  
eficaces a problemes profundament 
complexos. 

Però el punitivisme va més enllà 
d’allò judicial o policial. S’infiltra en 
allò social, educatiu i  comunitari. 
S’internalitza i produeix subjectivitats 
punitives fins i tot entre aquelles 
persones que  busquen transformar 
la realitat. En aquest escenari, 
l’antipunitivisme no pot quedar-se 
en una  crítica puntual: és una aposta 
política i vital de llarg recorregut, 
una eina de lluita contra el sistema  
de classes, patriarcal i colonial que 
travessa els nostres vincles i les 
nostres vides. 

Durant les jornades, els debats van 
recollir múltiples veus, llenguatges 
i experiències —no  exemptes de 
tensions i contradiccions—, però 
també un sentir comú: la necessitat 
d’assumir la responsabilitat 
col·lectiva, de visibilitzar les causes 
estructurals dels conflictes i d’eixir 
de les  lògiques individualitzadores 
basades en la culpa i el càstig. Davant 
d’una lògica punitiva que  busca 
respostes immediates, visibles i 
centralitzades, es proposa una altra 
manera de fer que  posa al centre els 
temps llargs, els ritmes comunitaris i 
els processos sostenibles. 

Com deia un col·lectiu participant, 
quan la comunitat s’implica, els 
temps s’allarguen: es trenca  amb la 
falsa promesa d’eficàcia immediata, 
però es guanya en profunditat i en 
veritat. L’estratègia antipunitiva, 
aleshores, es desplega en dos plànols 
inseparables: d’una banda, com a  
confrontació directa amb l’aparell 
punitiu de l’Estat i, de l’altra, com 

a construcció quotidiana d’eines per 
sostenir processos d’acompanyament, 
participació i reparació des de les 
nostres  pròpies xarxes. 

Més que una llista d’eines, el que 
vam compartir durant les jornades va 
ser una manera de mirar i de fer. Una 
filosofia antipunitiva que combina, 
d’una banda, l’enfrontament directe 
amb l’Estat i,  de l’altra, la construcció 
d’altres lògiques, des de i en la 
comunitat. 

Davant   la deriva punitiva,  
necessitem estratègies que 
ens permeten fer-nos càrrec 
col·lectivament  dels conflictes, 
sense delegar la seua resolució en les 
institucions d’ordre   i repressives. 
Però, per  tal de que aquestes 
estratègies siguen possibles, és 
indispensable partir d’una mirada 
estructural:  els conflictes no 
sorgixen del no-res, sinó que estan 
travessats per desigualtats materials,  
racisme, gènere, classe, capacitisme 
i colonialitat, i, per tant, les nostres 
respostes també han d’apuntar a 
aquestes estructures, sense perdre de 
vista  allò quotidià. 

Ara bé, cap estratègia funciona 
si no existeixen prèviament xarxes 
comunitàries fortes, amb  recursos, 
legitimitat i confiança. És en 
aquestes xarxes on es poden activar 
processos d’acompanyament i 
de responsabilització. Aquests 
processos, per definició, no són 
lineals ni  estandarditzables: depenen 
de la disposició de les persones 
implicades, de les eines disponibles i  
dels contextos. 

Al llarg dels dos dies vam parlar 
de mediació, de participació real 
de totes les parts, de generació  de 
pressió social, de protecció a qui ha 
sigut afectada, de prioritzar les seues 
necessitats —que  no sempre són els 
seus desitjos—. Són claus a tindre en 
compte, sabent que no garanteixen 
una  resolució definitiva. Però potser 
la pregunta no siga tant com es “resol” 
un conflicte, sinó què  entenem per 
“èxit” en un procés antipunitiu.  

A començaments de 2025, diversos 
col·lectius de l’Estat espanyol ens 
vam trobar a Iruña per debatre i 
construir juntes al voltant de la 
qüestió punitivista. Va ser el primer 
contacte físic del que hui es coneix 
com la Xarxa Antipunitivista, que 
naix amb la intenció d’obrir espais 
de diàleg i aprenentatge col·lectius 
per treballar —des de, per i per a 
nosaltres— en el desmantellament de  
la cultura del càstig. 

Per raons polítiques, socials i 
ideològiques diverses, els debats 
antipunitivistes han anat  traspassant 
els límits dels cercles activistes, 
colant-se a poc a poc en converses 
quotidianes.  L’antipunitivisme i la 
lluita per l’abolició de les presons han 
sigut una qüestió central de lluites  
crucials antiracistes, anticolonials i 
llibertàries (pensem en les lluites de 
la població  afrodescendent i xicana 
als Estats Units i al Brasil, la de les 
poblacions maorí i aborigen a Nova  
Zelanda o Austràlia, la lluita de 
pobles indígenes i mestissos a Mèxic, 
o la lluita llibertària i  autonomista a 
Grècia, Itàlia i l’Estat espanyol, per 
mencionar només alguns exemples). 

Sense ser mainstream, parlar 
hui d’alternatives a la presó, 
despolicialització o gestió comunitària  
dels conflictes ja no sona estrany 
ni marginal. S’ha convertit, de fet, 
en una necessitat urgent  davant 
la feixistització de les nostres 
societats i l’enduriment del complex 
securitari (policial,  repressiu, 
punitiu-migratori). Començaven a 
circular textos, iniciatives, anàlisis 
i discussions per  diferents espais, 
senyal d’una inquietud compartida: 
moltes volíem obrir el meló (o millor 
dit,  compartir-lo) del punitivisme. 
Però les estratègies, en general, 
estaven disperses. 

En aquest context, durant 
2024, SinPoli, un col·lectiu 
centrat en la investigació sobre la  
despolicialització, va començar a 
preguntar-se qui més estava treballant, 
organitzant-se i llançant  propostes al 
voltant d’aquesta qüestió. Després 
d’un primer apropament a col·lectius 
pròxims, es  va proposar una reunió 
informal amb la senzilla intenció 
de trobar-se, reconéixer-se entre  
col·lectius de nova creació i altres amb 
una llarga trajectòria, com Salhaketa 
Nafarroa. D’ací va  nàixer el germen 
d’aquesta trobada: un espai on van 
confluir múltiples veus, trajectòries i  
pràctiques. 

En aquesta hi van participar 
col·lectius enfocats en l’abolicionisme 
carcerari, penal i de la cultura  del 
càstig, la investigació militant, les 
lluites transfeministes, la mediació de 
conflictes i  l’autoformació (i totes les 
interseccions entre aquests espais). 
En concret, hi van estar presents  
Traba (València), Tapa (Madrid), 
Aukeraz (Iruña), Assemblea Popular 
de Carabanchel (Madrid),  CAMPA 
(Saragossa), Salhaketa Nafarroa i 
Salhaketa Araba, Txago (Donosti), 
Fábrica de lo Social (Saragossa), Sin 
Poli (Madrid-Euskadi-Santander). 
Falten col·lectius i territoris; no és 
un espai  representatiu ni pretenia 
ser-ho. Allò important era iniciar un 
debat i començar a construir alguna  
cosa en comú. No dubtem que en 
les pròximes jornades serem moltes 
més. Aquestes són  algunes de les 
coses que ens vam endur d’aquell 
primer pas. 

Les raons que ens van espentar 
a organitzar unes jornades 
antipunitivistes són àmpliament  
compartides. Sabem que l’Estat, 
amb el seu aparell policial i judicial, 
s’ha convertit en l’actor  principal 
en la gestió dels conflictes socials. 
Les conseqüències d’això són 
profundament  destructives: la 
lògica del càstig, inherent a la seua 
estructura, impedeix qualsevol 
abordatge real  de les desigualtats 
estructurals que estan a la base 
d’una bona part d’aquests conflictes. 
Alhora,  ens costa imaginar o posar 
en pràctica altres maneres de fer. 

La falta d’eines (o la falta de 
coneixement i socialització de les 
existents), així com la carència de  
referents, ens porta moltes vegades a 
reproduir, fins i tot dins dels nostres 
propis col·lectius, dinàmiques 
punitives que reforcen relacions de 
poder i desresponsabilització. Encara 
que les identifiquem i fins i tot 
puguem qüestionar-les, en la pràctica 
costa no replicar aquestes lògiques.

Punitivisme / Antipunitivisme
 
Un dels eixos centrals dels debats 

va girar, com era d’esperar, al voltant 
del mateix concepte de  punitivisme 
i la seua crítica. Vam parlar de 
com les nostres societats han 
naturalitzat el càstig com  a resposta 

Les iniciatives antipunitivistes es 
multipliquen i donan lloc a una xarxa 

Diagnòstic compartit 

Estratègies antipunitives



6  |  FOC A LES PRESONS

Futurs

Amb tot això en ment, aquestes jornades han volgut ser un primer pas en la construcció d’una  xarxa col·lectiva que permeta imaginar i sostenir horitzons 
antipunitivistes. Els debats van servir  per acordar un marc comú, compartir trajectòries, mirades i contextos, i començar a construir  complicitats entre persones 
de diferents territoris. 

Però això no ha fet més que començar. De cara al futur, moltes vam expressar la necessitat  d’aterrar en debats més concrets sobre les pràctiques antipunitives, 
així com la urgència d’ampliar  aquesta reflexió col·lectiva, fent-la més diversa i més transversal. Amb aquest horitzó, ja estem  treballant per tal de que en 2026 
puguen celebrar-se les segones jornades de la xarxa  antipunitivista. 

Text col·lectiu elaborat per diferents grups adscrits a la Xarxa Antipunitivista. Online en https://www.elsaltodiario.com/metropolice/iniciativas-antipunitivas-se-multiplican-dan-
forma-una-red

A partir de la construcció de “l’altre 
islàmic” s’ha edificat la islamofòbia, 
actualment molt present  en les 
societats occidentals. Un exemple 
clar d’això podria ser l’afany dels 
mitjans de  comunicació per posar 
sempre l’èmfasi en la procedència del 
subjecte. 

El primer cas a Europa van ser les 
presons d’Albània, construïdes pel 
govern italià l’any 2024.  Quan això 
va ocórrer, Meloni es vanava de ser 
un exemple a seguir per a la resta de 
països de la  Unió Europea en termes 
de polítiques migratòries. 

Des de principis del segle XXI, 
s’ha començat a establir una relació 
directa i constant entre  criminalitat 
i migració. La por i el rebuig cap 
a la població migrant han anat en 
augment en els  últims anys, estenent-
se sobretot a través de diverses 
estratègies per part de les dretes 

radicals als països occidentals, 
amb la finalitat directa de transmetre 
i implantar discursos racistes  i 
nacionalistes als territoris.

Aquests discursos s’han construït a 
partir de la retòrica dels partits polítics 
d’ultradreta (i, en  ocasions, no tan 
ultradretans); les seues campanyes 
polítiques es dirigeixen cap a un 
discurs  racista que està convencent 
una gran part de la població en 
aquest sentit. Aquestes campanyes  es 
basen en un objectiu bastant clar: el 
compromís de garantir un espai segur 
per a les persones  nascudes al territori 
nacional, produint així un alarmisme 
social i utilitzant principalment dues  
eines per aconseguir-ho.

La primera és l’augment de la 
despesa en cossos de seguretat de 
l’Estat, assistint d’aquesta  manera a 
una policialització de l’espai públic, 
que realitza contínuament batudes 
a població amb  perfil racial. La 
segona és el desig d’endurir les penes 
de presó i de convertir cada vegada 
més  conductes en delictes, pretenent 

migrants que  hagen creuat la frontera. 
A l’Estat espanyol, també hi ha penes 
de presó d’entre quatre i sis anys  si hi 
ha indicis de lideratge d’embarcacions 
amb persones migrants intentant 
creuar la frontera. 

Actualment, des d’Europa es 
continuen proposant acords conjunts 
amb la finalitat d’unificar  decisions 
sobre migracions: ampliar els motius 
de detenció, accelerar expulsions 
i tramitar  sol·licituds d’asil fora 
de la Unió Europea, aprofundint 
encara més en l’externalització de 
fronteres.  Tot això consolida una 
situació cada vegada més violenta per 
a les persones que prenen la ja  difícil 
decisió de migrar. És urgent prendre 
consciència del que està passant i de 
la responsabilitat  que ens correspon 
com a subjectes polítics. 

així que la presó faça la seua funció 
de control social i que el  tancament 
resolga qualsevol problema que puga 
presentar-se.

A finals del segle XX i principis del 
XXI, cada vegada era més evident la 
fe depositada en el sistema penal com 
a solució a problemàtiques socials 
i estructurals. No obstant això, és 
una  realitat que l’enduriment penal, 
és a dir, l’augment de la severitat del 
càstig, no implica una  reducció del 
delicte. 

Assistim així a una vinculació 
més que evident entre punitivisme i 
radicalització xenòfoba. El  migrant 
es converteix d’aquesta manera en 
un “subjecte ideal”, despullat de 
drets polítics, sempre  potencialment 
sospitós d’activitats delictives. A més, 
és una oportunitat perfecta per generar 
—i  personalitzar— una desviació de 
la causa real de la precarització de la 
vida: les derives de la  globalització 
augmenten l’estratificació social, cosa 
que comporta, entre altres factors, un  
augment de les desigualtats, la pobresa 
i l’atur, sumat a les crisis pròpies de la 
fluctuació del  mercat capitalista.

Afinant encara més en el subjecte 
migrant relacionat directament amb 
la criminalitat, arribem al  subjecte 
masculí migrant. Des dels feminismes 
radicals —sobretot en els últims 
anys— s’ha anat  construint un rebuig 
cap a la masculinitat, entesa com una 
cosa negativa de la qual protegir-se.  
Això ha portat a instrumentalitzar 
aquesta narrativa, tant des de certs 
feminismes com des de les  dretes 
radicals, convertint-la en una excusa 
per a la “protecció” de les dones, cosa 
que només  reforça el discurs racista. 

A aquesta problemàtica s’afegeix 
la construcció de la violència sexual 
racialitzada, especialment  enfocada 
cap als homes magrebins, concebuts 
com a “subjectes potencialment 
depredadors de  dones”. Es tracta 
d’un pànic moral construït, en part, 
a partir de la instrumentalització per 

part de  la dreta de la protecció de 
xiquetes i dones, desviant el focus 
del fet que les agressions sexuals  són 
generades per una estructura molt 
més àmplia i complexa. 

Si abans parlàvem d’estratègies 
polítiques territorials per criminalitzar 
persones migrants i  promoure 
el control social mitjançant la 
policialització de l’espai públic, 
podem ampliar aquest  concepte 
a nivell estatal amb mesures com 
l’enduriment de les polítiques 
migratòries, l’augment  de la despesa 
en la militarització de les fronteres i 
la seua externalització. No oblidem, a 
més, que  dins dels territoris existeixen 
presons per a persones migrants en 
situació irregular: els CIE. 

Vivim temps en els quals tots els 
països d’Europa occidental estan 
adoptant mesures cada  vegada més 
severes per dificultar l’entrada de 
població migrant. L’externalització 
de les fronteres,  iniciada a principis 
del segle XXI, consisteix a delegar 
en tercers estats les polítiques 
migratòries i  d’asil, dificultant 
enormement els processos i evitant 
l’arribada de persones migrants i 
la  concessió d’asil. Açò genera més 
control, més vulnerabilitat i més 
desprotecció, i força a utilitzar  rutes 
migratòries alternatives molt més 
llargues i perilloses. 

Com a exemple d’aquestes 
pràctiques, podem esmentar les 
presons que alguns estats estan  
construint fora dels seus territoris 
per empresonar persones migrants 
i gestionar des d’allí els  tràmits 
fronterers. Molts països europeus han 
volgut copiar aquest model, donant 
lloc, per  exemple, a les presons de 
Mauritània impulsades pel govern 
espanyol. Cal recordar que són  
presons per a persones migrants, les 
quals inclouen infraestructures fins i 
tot per a menors d’edat. 

També formen part d’aquest 
enduriment de les polítiques 
migratòries casos com la negació 
d’asil  o penes de presó de fins a huit 
anys per traslladar persones migrants 
a hospitals. Açò passa, per  exemple, 
a Polònia, on és delicte proporcionar 
assistència sanitària a persones 

RACISME I 
FRONTERES



ESCRITS ANTICARCERARIS  |  7

Free palestine / No to genocide, to exist is to resist. Based on the painting Farewell by Sliman Mansour.



• Libro ¿Qué hacemos con los 
violadores? Perspectivas anarquistas 
sobre cómo afrontar la violencia sexual 
y otras agresiones machistas

• Cuaderno de estrategia: El 
sentido común punitivo

• Libro El confl icto no es abuso, de 
Sarah Schulman

• Libro Radicalización del racismo, 
la islamofobia de estado y prevención 
antiterrorista, de Ainhoa Nadia 
Douhaibi y Salma Amazian.

• Artículo Cómo hacer frente al marco 
de los migrantes como violadores,
Colectivo Cantoneras 

Recomendacions

Próxims
 esdeveniments

• Marxa a Picassent, 28/12/25. A 
las 10:00. València

• Acampada permanent contra 
la desasistència sanitaria en les 
pressons. 20-30/12 davant  al 
congres dels diputats, Madrid.

• Manifestación contra los CIES. 
Madrid, 30/12/25. Desde Plaza 
Elíptica. 17:00

• Concentració davant del CIE-
Zona francaa les 12h i Marxa de 
Torxes en la pressó de Wad-Ras a 
les 20h, , Barcelona 31/12/25

•  2ª Marxa al psiquiàtric de Santa 
Isabel, a les 16:30 en Puente 
Castro, León. 31/12/25

• Tapas e tupés a tope! CSOA 
Escarnio e maldizer. 17/01/26, a 
les 11h. R/Algalia da Riba 11

• II Tattoo Circus Manresa. 
31/01/26. Ateneu Popular la 
Sèquia.

• II Tinta Pro-preses, 21/02/26. 
CSOA CSN, C/Cadirers 2, Vlc.

• Bicicletada Anticarcelaria a la 
presó  de Picassent, 22/02/26.  
Més info més endavant!

Punts de distribució

• Bar Ripalda “Boludo”. C/ dels Soguers 2, Ciutat 
Vella, València. 

• La Mandràgora. C/ de la Mare Vella 15, Ciutat 
Vella, València

• CSOA CSN. C/ Cadirers 2. Ciutat Vella, València. 
• Ca Revolta. C/ de Sta Teresa 10, Bajo-Café, 

Ciutat Vella, València.
• Librería Arribada. C/de l’Hedra 2, Ciutat Vella, 

València.  
• El Punt, Espai de Lliure aprenetatge. C/Josep 

Esteve 46, Torrefi el, València. 
• Orriols Convive. C/Arquitecto Rodríguez 34, 

Orriols, València 
• CSOA L’Horta. Al fi nal de la C/ Diógenes López 

Mechó. Benimaclet, València.
• Librería La Repartidora. C/ Reverend Rafael 

Tramoyeres 8, Benimaclet, València. 
• Librería La Rossa, C/ de la Murta 6, Benimaclet, 

València.
• Ateneu Llibertari del Cabanyal. C/ de la Barraca 

57, Cabanyal, València. 
• Escuela  Meme. C/ Poeta Ricard Sant Martí, 17, 

Benimaclet, València. 

link al blog
https://blogtraba.noblogs.org/


